
舊 約 讀 經 班
C B C W L A



使用權限
本教會網站所提供的教育事工內容主要是主日學，

主日講道，特別聚會，和查經材料，包括講義和音

像。歡迎本會弟兄姐妹及各地基督徒免費使用。使

用時請提及出處（本教會及其作者）。教會網站上

讀經班教材乃根據王文堂牧師的原著編修。



聖經都是神所默示的，於教訓、督責、使人歸
正、教導人學義都是有益的，叫屬神的人得以
完全，預備行各樣的善事。

提摩太後書 3:16-17



願 主 光 照 我 使 我 明 白 聖 經

願 主 祝 福 我 讀 經 的 日 子

願 主 的 道 興 旺



•每次上課之前必須要讀完指定聖經文

•參加隨堂測驗，請勿看聖經

•不無故遲到早退，有良好的上課態度



• 有系統的讀

• 讀經期間配合靈修禱告

• 有一本可以寫字的聖經

• 固定的時間與環境

• 先看大畫面，註重上下文

• 規律的進度

• 一生的學習

• 參加讀經班，養成個人讀

經的習慣

• 參加團契小組的查經，深

層研經

• 活用聖經的教導

• 謹守主日，按時領受神僕

人的靈糧



約伯記 32-42



詩

歌

書

約伯記的大綱
• 序言：1-2章

• 主體：3-41章
• 三段對白（4-27章）

1. 約伯與以利法，比勒達，鎖法
2. 約伯與以利法，比勒達，鎖法
3. 約伯與以利法，比勒達

• 中場：智慧何處尋？（28章）

• 三段獨白（29-41章）
1. 約伯的訴冤
2. 以利戶的“正義之聲”
3. 神的宣告

• 尾聲（42章）

今
天

內
容
範

圍



詩

歌

書

第二段獨白
以利戶的“仗義執言”



詩

歌

書

以利戶的“仗義執言”：32章

約伯記32章一開始，突然出現了一個叫做以利戶的人。這人來無蹤，去無影，
開始的時候沒有他，結束的時候也沒有他，講完就消失。我們對他所知有限，
可以確定的就是他是個「年輕氣盛」的人。

• 年輕：以利戶比在場的人都年輕
• 布西人巴拉迦的兒子以利戶回答說：「我年輕，你們老邁，因此我退讓，不敢

向你們陳說我的意見。」(32:6)

• 氣盛：以利戶的「氣」是「怒氣」，他因眾人無法駁倒約伯，就感到非常生
氣。
• 以利戶見這三個人口中無話回答，就怒氣發作… (32:5)

• 我的言語滿懷，我裡面的靈激動我。 (32:18)

• 我的胸懷如盛酒之囊沒有出氣之縫，又如新皮袋快要破裂。 (32:19)

• 我要說話，使我舒暢，我要開口回答。 (32:20)



詩

歌

書

針對約伯說過的話來駁斥他

以利戶雖然怒氣塡膺，但他的發言卻非無的放矢，而是針對約伯說過的話，
逐條加以駁斥。

• 我不用威嚴驚嚇你，也不用勢力重壓你。 (33:7)

• 你所說的，我聽見了，也聽見你的言語說：
「我是清潔無過的，我是無辜的，在我裡面也沒有罪孽。
神找機會攻擊我，以我為仇敵，
把我的腳上了木狗，窺察我一切的道路。」
我要回答你說，你這話無理，因神比世人更大！ (33:8-12)



詩

歌

書 以利戶的第一段發言：
以利戶強調神是拯救者，而不是像約伯所說的那樣，神是攻擊義人的（神找
機會攻擊我，以我為仇敵，33:10）。

• 以利戶三次提到神救人於「坑」中，是一位有愛心的拯救者。

• （神）攔阻人不陷於坑裡，不死在刀下…

• 神就給他開恩說：「救贖他免得下坑，我已經得了贖價。」…

• 神救贖我的靈魂免入深坑，我的生命也必見光。

以利戶的“仗義執言”：33章



詩

歌

書
以利戶的詞鋒逐漸轉為犀利，第一段發言他還對約伯有所保留，第二段發
言他就不再客氣了。

• 誰像約伯，喝譏誚如同喝水呢？

• 他與作孽的結伴，和惡人同行。

• 他說：「人以神為樂，總是無益。」…

• 願約伯被試驗到底，因他回答像惡人一樣。

• 他在罪上又加悖逆，在我們中間拍手，用許多言語輕慢神。

以利戶的“仗義執言”：34章



詩

歌

書 以利戶的第二段發言：
• 以利戶強調神是公義的，而不是像約伯所說的那樣，神是不講道理的
（約伯曾說，我是公義的，神奪去我的理，34:5）。
• 所以你們明理的人，要聽我的話。神斷不至行惡，全能者斷不至作孽！

(34:10)

• 他必按人所做的報應人，使各人照所行的得報。 (34:11)

以利戶的“仗義執言”：34章



詩

歌

書 以利戶第三段的發言很簡短，他告訴約伯，一個人無論行善或是行惡，都對
神沒有絲毫的影響，但卻對自己或周圍的人影響很大。

• 你要向天觀看，瞻望那高於你的穹蒼。 

• 你若犯罪，能使神受何害呢？你的過犯加增，能使神受何損呢？ 

• 你若是公義，還能加增他甚麼呢？他從你手裡還接受甚麼呢？

• 你的過惡或能害你這類的人；你的公義或能叫世人得益處。 (35:5-8)

以利戶的“仗義執言”：35章



詩

歌

書
以利戶為何對約伯說上面這些話？

• 因為約伯曾說，自己雖然公義而有理，可是卻遭到了不幸，因此而哀
嘆：「這與我有什麼益處呢？我不犯罪比犯罪有什麼好處呢？」（伯
35:3）

• 以利戶認為約伯這樣的態度，表示他是一個內心驕傲的人，因此進一
步警告他，神必不垂聽驕傲者的祈禱。

• 就是在他們中間，有人向神呼求，神卻會因為他們的狂傲而不回答。

• 神絕不會垂聽，也絕不理會他們虛妄的呼求。

以利戶的“仗義執言”：35章



詩

歌

書
以利戶的第四段發言（36-37章）：以利戶認為自己是神的代言人（因我還有
話為神說，36:2），他告訴約伯兩件事：

1. 悔改者蒙福，剛硬不悔改者遭殃，所以約伯應當速速悔改。

2. 神是偉大的，他創造宇宙萬物，人應當順服在神大能的手下。

• 那心中不敬虔的人積蓄怒氣；神捆綁他們，他們竟不求救，

• 必在青年時死亡，與污穢人一樣喪命。

• 神藉著困苦救拔困苦人，趁他們受欺壓，開通他們的耳朵。

• 神也必引你出離患難，進入寬闊不狹窄之地；擺在你席上的，必滿有肥甘。
(36:13-16)

以利戶的“仗義執言”：36章



詩

歌

書 以利戶結束的時候，勸告約伯要敬畏神：

• 約伯啊，你要留心聽，要站立思想神奇妙的作為。

• 神如何吩咐這些，如何使雲中的電光照耀，你知道嗎？

• 雲彩如何浮於空中，那知識全備者奇妙的作為，你知道嗎？

• 南風使地寂靜，你的衣服就如火熱，你知道嗎？ (37:14-17)

• 論到全能者，我們不能測度；

• 他大有能力，有公平和大義，必不苦待人，

• 所以人敬畏他；凡自以為心中有智慧的人，他都不顧念。 (37:23-24)

以利戶的“仗義執言”：37章



詩

歌

書

第三段獨白（38-41章）

神的宣告



詩

歌

書

神的宣告

神的第一段宣告：等待了許久，神終於出現了

• 神從旋風中回答約伯，可是很奇怪，神並沒有告訴約伯他受苦的原因
（約伯從頭至尾不知道自己為何受苦）。

• 「神的同在」與「神的解釋」，哪一個更能安慰約伯？

• 哪一個是受苦的信徒所更需要的？

• 在這裡，神只給了「他的同在」，並沒有給「他的解釋」，但是卻滿
足了約伯苦難中的需要。



詩

歌

書

神的宣告

• 神提出了一連串的大自然現象，問約伯是否知道造成這些現象的原因。

• 神的話是以「反詰句rhetorical questions」說出來的，在修辭學上，對
於反詰句的唯一正確答案就是「不」

• 約伯唯一能說的，就是「主啊，我不知道！」

• 有些問句乍看之下，似乎神在為難約伯，甚至挖苦約伯，其實不然。

• 約伯一旦經歷到神的同在，激動的心已經得著了安慰。



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（一）大地

• 神造大地如同為房子立根基。你知道大地被造的經過嗎？

• 我立大地根基的時候， 你在哪裡呢？你若有聰明，只管說吧！(38:4)

（二）大海

• 大海的出生如同嬰兒從胎胞中出來，神以雲彩為裹布將它包住。你知道大
海出生的過程嗎？

• 海水衝出，如出胎胞。那時，誰將它關閉呢？

• 是我用雲彩當海的衣服，用幽暗當包裹它的布 (38:8-9)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（三）晨光

• 晨光定時而出，驅散了幽暗，也移開了惡人的藏身之處。晨光這樣準確的
運作，是因為聽從你的命令嗎？

• 你自生以來，曾命定晨光，使清晨的日光知道本位，
叫這光普照地的四極，將惡人從其中驅逐出來嗎？(38:12-13)

（四）陰暗的世界

• 有些地方，雖然存在，但是人卻無法到達。你有本事來到海的源頭或死蔭
的門口嗎？

• 你曾進到海源，或在深淵的隱密處行走嗎？
死亡的門曾向你顯露嗎？死蔭的門你曾見過嗎？ (38:16-17)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（五）光與暗

• 世人所熟悉的光與暗，其實也有許多是他們所不明白的。你知道光線的本
質，和它進行的路線嗎？

• 光明的居所從何而至？黑暗的本位在於何處？
你能帶到本境，能看明其室之路嗎？ (38:19-20)

（六）雪與雹

• 神在天上為雪和雹預備了儲存所，這點你知道嗎？

• 你曾進入雪庫，或見過雹倉嗎？
這雪雹乃是我為降災，並打仗和爭戰的日子所預備的。 (38:22-23)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（七）雨水

• 誰知道雨水的道路？它們降在曠野的時候，你知道嗎？

• 誰為雨水分道？誰為雷電開路？

• 使雨降在無人之地、無人居住的曠野？
使荒廢淒涼之地得以豐足，青草得以發生？ (38:25-27)

（八）冰霜

• 諸水堅硬，淵面結冰，你知道這個現象是誰造成的嗎？

• 冰出於誰的胎？天上的霜是誰生的呢？
諸水堅硬如石頭，深淵之面凝結成冰。 (38:29-30)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（九）群星

• 你能領出天上的眾星，使它們按時陳列嗎？

• 你能繫住昴星的結嗎？能解開參星的帶嗎？
你能按時領出十二宮嗎？能引導北斗和隨它的眾星嗎？ (38:31-32)

（十）雲彩和閃電

• 你能向雲彩和閃電發命令，叫它們聽你的話嗎？

• 你能向雲彩揚起聲來，使傾盆的雨遮蓋你嗎？
你能發出閃電，叫它行去，使它對你說：「我們在這裡」？ (38:34-35)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（十一）獅子

• 你能餵飽飢餓的獅子嗎？

• 母獅子在洞中蹲伏，少壯獅子在隱密處埋伏，
你能為牠們抓取食物，使牠們飽足嗎？ (38:39-40)

（十二）烏鴉

• 你能為無助的小烏鴉提供食物嗎？

• 烏鴉之雛因無食物飛來飛去，哀告神；

• 那時，誰為牠預備食物呢？ (38:41)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（十三）野山羊

• 你能掌握野山羊的生產過程嗎？

• 山巖間的野山羊幾時生產，你知道嗎？
母鹿（母的野山羊）下犢之期，你能察定嗎？ (39:1)

（十四）野驢

• 你能控制自由自在的野驢嗎？

• 誰放野驢出去自由？誰解開快驢的繩索？ (39:5) 
……
牠嗤笑城內的喧嚷，不聽趕牲口的喝聲。
遍山是牠的草場，牠尋找各樣青綠之物。 (39:7-8)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（十五）野牛

• 你能馴服無拘無束的野牛嗎？

• 野牛豈肯服事你？豈肯住在你的槽旁？
你豈能用套繩將野牛籠在犁溝之間？牠豈肯隨你耙山谷之地？ (39:9-10)

（十六）鴕鳥

• 像鴕鳥這麼有趣的生物，你造得出來麼？駝烏鼓動翅膀的時候，雖然是氣
勢雄壯，但牠卻沒有真正的母愛。

• 鴕鳥的翅膀歡然搧展，豈是顯慈愛的翎毛和羽毛嗎？
……
牠幾時挺身展開翅膀，就嗤笑馬和騎馬的人。(39:13-18)



詩

歌

書

神的宣告：38 -39章

（十七）馬

• 馬是何等雄俊有力，視戰場上的刀劍如無物，你造的出來嗎？

• 馬的大力是你所賜的嗎？牠頸項上挓挲的鬃是你給牠披上的嗎？ (39:19) 
……
牠嗤笑可怕的事並不驚惶，也不因刀劍退回。 (39:22)

（十八）鷹

• 展翅高飛的大鷹，它會聽你的話嗎？

• 大鷹上騰，在高處搭窩，豈是聽你的吩咐嗎？(39:27)



詩

歌

書

約伯的回答

約伯的第一次回答：

於是，約伯回答耶和華說：

「我是卑賤的！我用甚麼回答你呢？只好用手摀口。我說了一次，再不回
答；說了兩次，就不再說。」 (40:3-5)

• 神說了兩次，每次說完之後，約伯都有一個簡短的回答。

• 神雖然沒有說明約伯受苦的原因，可是約伯卻得到了滿足。

• 約伯在苦難中最需要的，其實不是神的解答，而是神的同在。

• 如今神向他說話了，約伯知道神並沒有拋棄他，於是他的心得著了安慰，
並在神面前謙卑自己。



詩

歌

書

神的第二段宣告：40 -41章

神的第二段宣告：

• 神對約伯說話的時候，就像是牽著約伯的手，倘佯於大自然的教室。神指
著自然界的奇妙現象，一一問約伯，而約伯不能回答。

• 最後，神又指著兩個最奇妙的生物，一個是陸上的巨獸「比希摩」，一個
是水裏的巨獸「拉維單」，將它們的奇妙之處一一說給約伯聽。



詩

歌

書

神的宣告：40 章

你且觀看河馬。我造你也造牠，牠吃
草與牛一樣。
牠的氣力在腰間，能力在肚腹的筋上。
牠搖動尾巴如香柏樹，牠大腿的筋互
相聯絡。
牠的骨頭好像銅管，牠的肢體彷彿鐵
棍。(40:15-18)

比希摩（Behemoth）：中文聖經譯為「河馬」（也有人說是恐龍），是一
種水陸兩棲的巨獸。



詩

歌

書

神的宣告：41章
拉維單（Leviathan）：中文譯為鱷魚（有人說
是鯨魚，也有人說是海怪），一種比「比希摩」
更可怕的水中巨獸

論到鱷魚的肢體和其大力，並美好的骨骼，我不
能緘默不言……
牠以鐵為乾草，以銅為爛木。
箭不能恐嚇牠使牠逃避，彈石在牠看為碎稭。
棍棒算為禾稭，牠嗤笑短槍颼的響聲。
牠肚腹下如尖瓦片，牠如釘耙經過淤泥。
牠使深淵開滾如鍋，使洋海如鍋中的膏油。
牠行的路隨後發光，令人想深淵如同白髮。
在地上沒有像牠造的那樣，無所懼怕。
凡高大的，牠無不藐視；牠在驕傲的水族上作王。



詩

歌

書

約伯的回答

約伯的第二次回答：

我從前風聞有你，現在親眼看見你。

因此我厭惡自己，在塵土和爐灰中懊悔。（伯42：5-6）

• 神說完之後，約伯完全降服了。

• 這次受苦整個的過程，使他更進一步經歷到了神的同在，

• 從「風聞有你」的階段，來到了「親眼見你」的信心美地。



詩

歌

書

尾聲 42:7-17

神的判決：

• 約伯與三友經過長篇的爭論，至終都無法達成共識。

• 他們爭論的主題是「從約伯的苦難來看神的作為」，說了這麼多，其
實都是在議論神。

• 既然各人對神的看法不同，那麼誰說的對？

• 神自己公佈了答案，他說：三友議論神，不如約伯所說的為是。

耶和華對約伯說話以後，就對提幔人以利法說：

「我的怒氣向你和你兩個朋友發作，因為你們議論我，不如我的僕人約
伯說的是。」（42:7）



詩

歌

書

尾聲 42:7-17

人的反應：

• 神對約伯的三個朋友不滿，於是吩咐他們去請約伯為他們祈禱，「我因悅
納他，就不按你們的愚妄辦你們。」

• 這是非常有意義的一個吩咐：神將「和好」放在「赦免」和「祝福」之先，
值得信徒注意。

• 約伯為三友祈禱，使雙方得以和好，三友蒙神赦免，並使約伯自己得到雙
倍的祝福。

• 三友：為自己獻上七隻公牛和七隻公羊為燔祭，並請約伯代禱

• 約伯： 為他的朋友祈禱，與朋友和好，使朋友蒙赦免，自己得祝福

約伯為他的朋友祈禱，耶和華就使約伯從苦境轉回，並且耶和華賜給他的比他從前
所有的加倍。（42:10）



詩

歌

書

尾聲 42:7-17

加倍的祝福：苦難之後約伯得到雙倍的祝福

• 牲畜：苦難之後的牲畜，是苦難之前的兩倍
• 羊：之前7,000，之後14,000; 駱駝：之前3,000，之後6,000

• 牛：之前500，之後1,000;  母驢：之前500，之後1,000

• 兒女
• 之前7男3女，之後7男3女（有人這樣解釋：天上10人，地上10人，約伯共有兒女20

人）

• 三個女兒：特別提到她們的名字，三女極其美貌，在弟兄之中得產業（表示她們具有
兒子的地位）。

• 歲數
• 苦難之後，約伯又活了140歲（有人根據「加倍的原則」猜測，苦難來臨之時約伯是

70歲，然而這只是個猜測）。



詩

歌

書

經歷神：起點

1 若要經歷神，神必須存在：
• 若要經歷神，神必須先存在。不論古今中外，自有人類以來就有對神的敬拜。

• 對信者來說，神是一個實體，不是一個幻覺。就因為屬靈的領域是真實的（比物質的領
域更真實而長久），所以歷代以來才有這麼多的人會經歷到神。

2 若要經歷神，人必須相信：
• 約伯是一個信神的人，而且他的態度很敬虔。

• 人必須相信神，才能經歷神。聖經說：「到神面前來的人，必須信有神。」（來11:6）。

• 信心將人帶進屬靈的領域，也是人接觸神的唯一方法。

• 約伯是一個很有理性也很有感性的人。

• 真正使約伯經歷到神的不是他的理性和感性，而是他對神的信心。



詩

歌

書

經歷神：態度

1 敬畏神：
• 若要經歷神，就必須親近神（你不能又要遠離神，又要經歷祂）。

• 若要親近神，就必須與神同行。

• 若要與神同行，就必須敬畏神，驕傲的人不能與神同行。

• 約伯一向敬畏神，因此他也經歷到神。

2 遠離惡：
• 打比方說，若要和一個愛乾淨的人做朋友，我們自己就不能骯髒。

• 同樣的道理，因為神是聖潔的，罪惡是污穢的，所以若要經歷神，就不能親近惡事。

• 約伯「敬畏神，遠離惡事」，因此他經歷到神。



詩

歌

書

經歷神：考驗

1 順境的考驗：
• 約伯非常蒙福，他的財產很多，地位很高，「在東方人中為至大」。

• 約伯雖然蒙福，但是對神卻不改初衷，態度一直恭敬敬畏。

• 經歷神的時候會受到考驗，最微妙的（往往也是最困難的）是順境的考驗。

• 許多人蒙福之後就心高氣傲，自以為偉大，反而遠離神。

2 逆境的考驗：
• 約伯受了極大的苦難，曾經呼冤，並質問神，但卻沒離棄神。

• 信主的人有蒙福的時候，也有受苦的時候。受苦的時候，有一段時間會感覺不到神的同
在，可是不要灰心。

• 約伯經過了苦難的考驗，更加蒙福，也對神有進一層的認識。



詩

歌

書

經歷神：進程

1 「風聞」的階段：

• 信心不是死的，而是活的。對神的經歷不是停滯的，而是有進程的。

• 約伯最後對神說：「我從前風聞有你，現在親眼看見你。因此我厭惡
自己，在塵土和爐灰中懊悔。」

• 如此來描寫現在的認識，表示他經過苦難之後，對神有更進一層的認
識。

• 約伯過去也信神，而且是非常的相信。他並不是迷迷糊糊的信神，東
聽一句，西聽一句，所以才說是「風聞」。他的教義相當純正，生活
相當敬虔，可是和經過苦難之後的信心比較，他感到過去只能算是
「風聞」而已。



詩

歌

書

經歷神：進程

2「眼見」的階段：

• 如果說「風聞」是「相信」，

• 那麼「眼見」就是「篤信」，是經過考驗之後的「篤信不疑」。

• 神操練他的兒女，如同匠人煉金，越煉越純。

• 我們的信心都會經過考驗，每通過一次考驗之後，信心更加堅固，
神更為真實，生活更加蒙福。



詩

歌

書

從實用的角度面對人生的苦難

受苦者
• 受苦而不犯罪

• 自我省察

• 勝過自憐的情緒

• 平時的靈命培養

• 向前看，不要向後看



詩

歌

書

從實用的角度面對人生的苦難

安慰者
• 安慰者的盼望與任務

• 要真誠

• 要聆聽

• 避免成見與批評

• 給予肯定

• 安慰者的心理準備



詩

歌

書

從實用的角度面對人生的苦難

尋求答案的基督徒
• “義人受苦”和“惡人發達”的解釋問題

• 神的“全能”與“全善”兩種屬性的共存問題

• “無辜的受害者”的歸宿問題



詩

歌

書

人與神的關係是否可能建築在單純的信心
和愛心之上？
若是神不祝福，人還會信神嗎？

• 人去找神，總是以個人的需要為出發點（這並沒有什麼不對）

• 神愛人，願意白白的恩待人

• 人與神的關係不能停留在「供與求」，必須成長為信心和愛心的關係

• 神人關係是父親與兒女的關係


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7: 約伯記 32-42
	Slide 10: 約伯記的大綱
	Slide 11: 第二段獨白
	Slide 12: 以利戶的“仗義執言”：32章
	Slide 13: 針對約伯說過的話來駁斥他
	Slide 14: 以利戶的“仗義執言”：33章
	Slide 15: 以利戶的“仗義執言”：34章
	Slide 16: 以利戶的“仗義執言”：34章
	Slide 17: 以利戶的“仗義執言”：35章
	Slide 18: 以利戶的“仗義執言”：35章
	Slide 19: 以利戶的“仗義執言”：36章
	Slide 20: 以利戶的“仗義執言”：37章
	Slide 21: 第三段獨白（38-41章）
	Slide 22: 神的宣告
	Slide 23: 神的宣告
	Slide 24: 神的宣告：38 -39章
	Slide 25: 神的宣告：38 -39章
	Slide 26: 神的宣告：38 -39章
	Slide 27: 神的宣告：38 -39章
	Slide 28: 神的宣告：38 -39章
	Slide 29: 神的宣告：38 -39章
	Slide 30: 神的宣告：38 -39章
	Slide 31: 神的宣告：38 -39章
	Slide 32: 神的宣告：38 -39章
	Slide 33: 約伯的回答
	Slide 34: 神的第二段宣告：40 -41章
	Slide 35: 神的宣告：40 章
	Slide 36: 神的宣告：41章
	Slide 37: 約伯的回答
	Slide 38: 尾聲 42:7-17
	Slide 39: 尾聲 42:7-17
	Slide 40: 尾聲 42:7-17
	Slide 41: 經歷神：起點
	Slide 42: 經歷神：態度
	Slide 43: 經歷神：考驗
	Slide 44: 經歷神：進程
	Slide 45: 經歷神：進程
	Slide 46: 從實用的角度面對人生的苦難
	Slide 47: 從實用的角度面對人生的苦難
	Slide 48: 從實用的角度面對人生的苦難
	Slide 49: 人與神的關係是否可能建築在單純的信心和愛心之上？

